
– 73 –

«ВОЙНА НЕ ЕСТЬ ИСТОЧНИК ЗЛА, А ЛИШЬ РЕФЛЕКС НА ЗЛО, 
ЗНАК СУЩЕСТВОВАНИЯ ВНУТРЕННЕГО ЗЛА И БОЛЕЗНИ»: 

Н.А. БЕРДЯЕВ О ФАШИЗМЕ

Картунова Ангелина Дмитриевна
(МГУ имени М.В. Ломоносова)

Проблема войны является одной из центральных тем российской со-
циально-политической мысли XX  в. В  период между двумя мировыми 
войнами особенный интерес у исследователей вызывал феномен фашиз-
ма, причины его зарождения и влияние на историю всего человечества. 
Необычный взгляд на природу войны и фашизм высказал российский 
философ и мыслитель Николай Александрович Бердяев.

Бердяев видел в фашизме тотальное огрубение человеческой культу-
ры. Появление фашизма Бердяев связывает с крахом старых государств, 
кризисом легитимности монархических и демократических режимов 
в Европе. Первая мировая война окончательно развеяла миф о господ-
стве формального права и доказала, что государство основано на силе. 
Фашизм зарождается из кризиса государств новой истории. Наступает 
переломный этап в истории человечества – общество переходит в исто-
рическую фазу «сумерек», на смену которой должна прийти эпоха нового 
Средневековья.

«Сумерки» у Бердяева неразрывно связаны с хаосом, упадком, из ко-
торого после образуется «духовный универсум», подобный средневеко-
вому. Фашизм, равно как и коммунизм, стремится к формированию опре-
деленного человеческого единства на основе идеологии, и это стремление 
к общности выводит фашизм и коммунизм за рамки новой истории. Од-
нако общность, достигаемая насилием и убийством, не приведет к высше-
му единению человечества. Именно поэтому эпоха цезаризма, в которой 
разворачивается ужас фашизма, есть лишь переходный этап на пути к но-
вому Средневековью и свойственному этой эпохе духовному единству1.

Еще до начала Второй мировой войны Бердяев сравнивал коммунизм 
и фашизм и смог выделить немало общих черт. И коммунизм, и фашизм 
строятся «новым типом человека» или, как его по-другому называет Бер-
дяев, «коллективным человеком», который не боится насилия и готов 
прибегать к нему ради достижения «высшей» цели. Такой тип человека 
формирует не демократию, а тоталитарное государство с мощным репрес-

1  Бердяев Н.А. Новое Средневековье. Размышление о судьбе России и Евро-
пы // Бердяев Н.А. Философия неравенства. М., 2012. С. 559.



– 74 –

сивным аппаратом. И коммунизм, и фашизм для Бердяева держатся не на 
христианской любви к человеку, а на любви к человеку, которую дала нам 
новая история. Такая любовь подразумевает веру во всемогущество че-
ловека, его силы и возможности построить «рай на Земле»2. При этом в 
коммунистическом и фашистском государстве в личность, как отдельный 
микрокосм, наделенный творческим потенциалом, не верят. Она стано-
вится винтиком, который выполняет свою функцию ради идеологически 
определенной «высшей» цели.

Так, коммунизм и фашизм Бердяев считает лишь переходным этапом 
на пути к новому Средневековью. Однако переходный, хаотический этап 
связывается Бердяевым не только с образованием тоталитарных госу-
дарств, где сила явно преобладает над законом3, но и с кровопролитной 
войной.

Природу войны Бердяев связывает с трансцендентной Богу свободой, 
из которой проистекает зло. Человек, обладая физической оболочкой и 
живя в физическом мире еще не смог «просветить» эту свободу, напра-
вить ее в созидательное русло. В связи с этим насилие и война воспри-
нимаются Бердяевым как неизбежные явления. Война для Бердяева  – 
это отрицательное, трагическое явление. Она изобличает мировое зло. 
Однако убийство на войне есть лишь отражение совершающихся гораз-
до чаще в мирной жизни убийств духовных. К тому же война – это от-
ветственность каждого человека, живущего во время войны. Это кара и 
искупление личности и всего человечества. В войне сосуществуют одно-
временно и ненависть, и любовь. Таким образом, сущность войны анти-
номична, сочетает в себе и «дьявольскую тьму», и «божественный свет»4. 
Война между государствами и народами в метафорическом восприятии 
является отражением небесной борьбы ангелов Божьих и ангелов сатаны. 
Само христианство противоречиво в своем отношении к войне. С одной 
стороны, оно ратует за непротивление злу насилием, а с другой – оно и 
есть война, «разделение мира, изживание до конца искупления креста в 
тьме и зле»5.

В связи с этим милитаризм и пацифизм расцениваются Бердяевым 
как ложь, неприятие трагичности жизни и непонимание глубинной при-
чины убийства. Пацифизм не имеет смысла ввиду неизбежности войны в 
обществе, которое живет под воздействием «непросветленной свободы», 
источника зла, и не имеет сил для его преобразования. Духовный упадок 
лишь усугубляет воздействие зла. Милитаризм тоже не понимает при-
роду войны. По логике милитаризма социально-политическая проблема 
может решиться силой, физическим истреблением врага, в то время как 
она лежит в духовной плоскости.

2  Бердяев Н.А. Истоки и смысл русского коммунизма. Париж, 1955. С. 120.
3  Бердяев Н.А. Новое Средневековье… С. 526.
4  Бердяев Н.А. Мысли о природе войны. [Электронный ресурс] URL: http://

www.odinblago.ru/o_prirode_voini (дата обращения: 07.03.2021).
5  Там же.



Война для Бердяева становится символом духовного кризиса чело-
вечества и падения нравственности6. Это проявление трансцендентной 
Богу свободы, первоисточника, из которого одновременно рождаются и 
Бог, и мировое зло, поэтому и в войне есть одновременно и вина, и ис-
купление вины. Уклонение же от искупления вины и несения общего кре-
ста для Бердяева низко, это проявление слабости духа и неумения видеть 
действительный источник войны, поверхностный взгляд на мир. Всякому 
физическому убийству предшествует убийство нравственное. Вообще, для 
Бердяева всякое убийство – это, в первую очередь, нравственное явление. 
Именно поэтому за каждого убитого ответственен не только нажавший на 
курок солдат, но и глава государства, начавший войну, а также и тот, кто 
ратует за победу своего народа, веря в его силы и помогая своим в тылу.

Бердяев всячески порицает романтизацию войны. Тот, кто восторгает-
ся героическим подъемом из кабинета, по мнению Бердяева, не понимает 
всю трагичность войны. Так, Бердяев критикует В.В. Розанова за его вос-
торженное отношение к войне7. Воспевающие войну далеки от понима-
ния всей ее серьезности и исторической роли. Для того, чтобы ощутить 
трагичность и спасительность войны, необходимо взять на себя ответ-
ственность за происходящее на войне, приобщиться к «мистерии крови», 
не обязательно физически, но духовно8.

О.Д. Волкогонова подчеркивает, что начало Великой Отечественной 
войны Н.А.  Бердяев, будучи в эмиграции, встретил с тревогой9. Он не 
воспринял фашистскую угрозу как шанс свержения коммунистического 
режима, а, наоборот, занял «просоветскую», патриотическую позицию. 
Нападение немцев он воспринял как общенациональную беду. Бердя-
ев чувствовал себя «слитым с успехами Красной армии», отбросив на 
второй план обозначенные им ранее схожести коммунизма и фашизма. 
И все-таки в коммунизме поздний Бердяев видел больше света, нежели в 
фашизме, так как сам политический идеал мыслителя на закате его жизни 
представлял из себя синтез христианского персонализма и социализма.

Таким образом, зарождение фашизма связано с духовным кризисом 
человечества, а также кризисом государства и права эпохи новой истории. 
Человечество находится на переходном этапе между новой историей и 
новым Средневековьем. Глубокий общественный и нравственный кризис 
человечества выражается в военном противостоянии. Сама же война, по 
Бердяеву, есть выражение мирового зла, которое можно преодолеть лишь 
через духовное возвышение личности.

6  Там же.
7  См.: Розанов В.В. Война 1914 года и русское возрождение. Из армии и возле 

армии. [Электронный ресурс] URL: http://dugward.ru/library/rozanov/rozanov_
voyna_1914.html (дата обращения: 07.03.2021).

8  Бердяев  Н.А. О  «вечно бабьем» в русской душе. [Электронный ресурс] 
URL: http://www.vehi.net/berdyaev/rozanov.html (дата обращения: 07.03.2021).

9  Волкогонова  О.Д.  Бердяев. [Электронный ресурс] URL: https://litresp.
ru/chitat/ru/В/volkogonova-oljga-dmitrievna/berdyaev/6 (дата обращения: 
07.03.2021).


